
A90 CZUCIE PRZESTRZENI

	   Posiadanie własnego wnętrza nie jest wyłącznie ludzkim przy-
wilejem. Dysponują nim zwierzęta, rośliny, budynki, a także każdy istniejący 
obiekt, również ten tekst. Ten hybrydyczny, wizualno-tekstowy esej powstał 
dlatego, że nie chcieliśmy poprzestać na opowiadaniu o wnętrzach. Posługu-
jąc się zarówno obrazami, jak i tekstem, pragnęliśmy sami je wytworzyć, 
wykreować głębię oraz przestrzeń – można się w niej zaszyć i zanurzyć, wpaść 
w nią, a nawet przez chwilę w niej pomieszkać. Tekst i obraz w tym wypadku to  
dwie równoległe ścieżki myślenia, które czasami nierozerwalnie się ze sobą 
splatają (tworzą organiczną, symbiotyczną całość), innym razem uzyskują 
daleko posuniętą niezależność, próbują konkurować o uwagę osób czytają-
cych, wciągając je we własną grę. Warstwa tekstowa eseju nie interpretuje 
konkretnych obrazów, a warstwa wizualna nie jest ilustracją tekstu – obraz  
i tekst funkcjonują w nim na zasadzie współmyślenia1.

Wnętrza – pod jednym 
dachem z przedmiotami

WYTWARZANIE WNĘTRZA –  
ARCHITEKTURA I PSYCHOLOGIA

Poczucie bezpieczeństwa to jedna z najważniejszych potrzeb jednostki, jednak 
warto dodać, że nikt z nas nie osiąga tego pożądanego stanu w sposób natych-
miastowy. Mówiąc o bezpieczeństwie, myślimy raczej o procesie związanym 
z projektowaniem lub znajdowaniem schronienia, stopniowym budowaniem 
prywatnej, zamkniętej przestrzeni oraz wytwarzaniem świata codziennego życia. 
Specyficznym typem wnętrza, jakim jest ludzka psychika, zajmuje się psycholo-
gia, która charakteryzując złożoną i skomplikowaną strukturę osobowości, odwo-
łuje się często do języka oraz wyobraźni architektury2. Zygmunt Freud opisywał 
świadomość, używając figury komfortowego salonu, do którego nie przedostają 
się niepożądane informacje – gromadzące się tłumnie w przedpokoju, pozostają 
wyparte i nie mają  szans na wejście do przytulnego wnętrza3. Aby lepiej zobra-



90—91

zować przestrzenne relacje zachodzące w ludzkiej psychice, posługiwał się 
również diagramami, dopiero później stały się one rozpoznawaną manierą 
Jacques’a Lacana. Z kolei Slavoj Žižek, kontynuując tradycję myślenia o psy-
choanalizie jako architekturze umysłu, w swojej interpretacji Psychozy (1960) 
Alfreda Hitchcocka idzie zdecydowanie dalej. Słoweński filozof pokazuje 
nam, że architektura filmowego domu rodzinnego zostaje wykorzystana 
przez reżysera do zaprezentowania psychicznego konfliktu głównego boha-
tera przemieszczającego się między poziomami budynku: superego (piętro), 
ego (parter) oraz id (piwnica)4.

Osoby korzystające z psychoanalitycznych usług Freuda  
najczęściej pochodziły z uprzywilejowanych klas społecznych związanych 
z burżuazyjnym stylem życia. Ich problemy powstawały w prywatnych, 
zamkniętych, rodzinnych przestrzeniach domu, często były wytwarzane  
przez charakterystyczne dla nich mechanizmy kontroli i władzy (zakazy /
nakazy). Nic dziwnego, że psychoanaliza nigdy nie opuściła sfery domowej, 
czyniąc jej architekturę uniwersalnym modelem ludzkiej psychiki6. Propo-
nowany przez nią proces terapeutyczny będzie raczej odpowiednikiem total-
nego remontu lub – w łagodnej wersji – zmianą wystroju wnętrza, którego 
w żadnym wypadku nie możemy opuścić, by wyjść na spacer i zaczerpnąć 
świeżego powietrza (jest to zbyt niebezpieczne). Gilles Deleuze i Félix Guat-
tari, nastawieni krytycznie wobec psychoanalizy, próbowali pokazać, że jej 
podstawowym problemem jest konserwacja dusznej przestrzeni domowej, 
która staje się matrycą wszelkich działań. Zjawisko udomowienia (również 
ludzkiej psychiki) nazywali edypalizacją, co oznacza, że każdy obiekt (zwierzę, 
roślina, rzecz itp.) włączony w przestrzeń domu zostaje jednocześnie wpisany 
w strukturę ludzkiej władzy, czyli sieć relacji rodzinnych7. Deleuze i Guattari 
proponują nam wyjście z edypalnej struktury społecznej, zachęcają nas do 
opuszczenia domowego wnętrza i nawiązania relacji (innych niż rodzinne) 
z pozadomowymi uczestnikami rzeczywistości (stawanie się z innymi) –  
osiągnięcie większej wolności kosztem utraty poczucia bezpieczeństwa.

Jak się okazuje, architektura i psychologia mają ze sobą więcej 
wspólnego niż mogłoby się wydawać; podobnie wnętrza domów z wnętrzami 
umysłów. Stopniowe odkrywanie zakamarków ludzkiej psychiki idzie w parze 
z dynamicznym rozwojem i przemianami prywatnej sfery domowej. Jeszcze 
w średniowieczu przestrzenie mieszkalne pozostawały najczęściej nieume-
blowane i spełniały raczej funkcje publiczne, dotyczyło to również odartej 
z intymności sypialni. Od XVII wieku wnętrza zamieszkiwane przez burżuazję 
wypełniają się bogactwem niezliczonych przedmiotów oraz mnożących się 
tajemnic, stają się prywatne i niedostępne, podobnie jak umysły ich mieszkań-
ców (nie mów nikomu, co się dzieje w domu)8. Jeśli psychologia zajmuje się 
wewnętrznym, psychicznym poczuciem bezpieczeństwa jednostki (subiektyw-
ny introwertyzm), architektura pełniłaby podobną rolę, budując ludzkie zewnę-
trze – najbliższe otoczenie, które staje się wnętrzem mieszkalnym (obiektywny 
introwertyzm). Zamiast skupiać się na wnętrzu człowieka, tworzy zewnętrzne 
ramy (egzoszkielet) ludzkiego bezpieczeństwa, złożone z materialnej rzeczywi-
stości, towarzyszących ludziom obiektów.

FILOZOFIA ZWRÓCONA  
KU ARCHITEKTURZE

Jeśli wiemy już, w jaki sposób różne koncepcje wnętrza są wytwarzane przez 
psychologię oraz architekturę, możemy przejść do zdecydowanie mniej oczy-
wistej perspektywy filozoficznej. Martin Heidegger, opisując relację człowieka 
z jego najbliższym otoczeniem, posługuje się kategorią bycia-w-świecie 
(In-der-Welt-sein)9. Zapisuje ją łącznie z dwóch powodów: 1) za pomocą 
dywizów chce zobrazować przestrzenność swojego pojęcia, wytworzyć jego 
wnętrze; 2) chce podkreślić, że ludzka jednostka nie może funkcjonować  
bez poprzedzającego ją świata, w który zostaje wrzucona w momencie swoich 
narodzin. O ile potrafimy pomyśleć o istnieniu obiektywnej rzeczywistości 

bez konkretnej osoby (na przykład po jej śmierci), o tyle nie jesteśmy w stanie 
wyobrazić sobie człowieka odizolowanego, wyjętego ze współtworzącego go 
otoczenia, gdyż okazuje się z nim nierozerwalnie połączony.

Timothy Morton zwraca uwagę na to, że świat ludzkiego życia 
współtworzą raczej przedmioty (stuff of life)11, a nie język, jak chciałby 
Heidegger. Obiekty codzienności, których obecności najczęściej nie zauwa-

żamy, nadają naszej egzystencji sens i wartość, niosą ze sobą 
radość, spełnienie i poczucie bezpieczeństwa. Zadzi-
wiająca zdolność rzeczy do tworzenia rzeczywistości 
ujawnia się najmocniej w momencie naszych narodzin 
i śmierci. Każdy rodzic doskonale wie, że narodziny 
dziecka poprzedzone są pojawieniem się niezliczonej 

gromady przedmiotów (często nie wiemy do końca, czemu 
służą), które początkowo jedynie wypełniają przestrzeń 

domową, by następnie radykalnie zmienić ją i nasze życie. 

WNĘTRZA – POD JEDNYM DACHEM 
Z PRZEDMIOTAMI

T: Andrzej Marzec IL: Maciej Siuda



A90 CZUCIE PRZESTRZENI

Edmund Husserl na gruncie filozofii obiecy-
wał umożliwić dostęp do przedmiotów oraz wgląd w ich 
prywatną rzeczywistość. Mimo dobrze brzmiących 
zapowiedzi, twórca fenomenologii był jednak zain-
teresowany jedynie tym, w jaki sposób konkretne 
rzeczy jawią się w naszej świadomości (idealizm), 
i zawieszał sądy dotyczące realnego istnienia 
rzeczy (ἐποχήἐποχή). Fenomenologia, podobnie jak 
Freudowska psychoanaliza, pozostała na zawsze 
zamknięta we wnętrzu ludzkiego umysłu i nigdy 
nie wyszła na zewnątrz, w stronę realnych przed-
miotów, niezależnych od ludzkiego poznania. Husserl, 
badając reprezentacje rzeczy wyświetlanych na ekranie własnej świado- 
mości, przypomina człowieka, który spędził całe życie w kinie i jedynie na 
podstawie obejrzanych filmów chciałby powiedzieć nam coś o rzeczywistości. 
Dopiero myśl Grahama Harmana przynosi długo oczekiwany powrót realis- 
tycznej perspektywy w filozofii oraz przekonanie, że przedmioty mają głębię.  
W ten właśnie sposób filozofia zwróciła uwagę na istnienie pomijanego  
do tej pory wnętrza obiektów, a jego odnalezienie można porównać do  
odkrycia Freudowskiej nieświadomości. Introwertycznymi, skrytymi i wyco- 
fanymi wnętrzami przedmiotów nie będzie się zajmować, jak mogłoby się 
wydawać, psychologia. Harman proponuje, by ten obszar zupełnie nowej  
wiedzy nazwać ontografią14 – pełniłaby ona funkcję ontologicznej geo- 

Z podobną sytuacją spotykamy się po śmierci naszych bliskich – liczba pozo-
stawionych przez nich rzeczy, o których losy musimy się zatroszczyć, może 
być przytłaczająca, nie bez powodu nazywa się ją masą spadkową12. 

Nasz świat życia to rzeczywistość relacji z obiektami, co na 
gruncie psychologii trafnie zauważa Melanie Klein i dokonuje ważnej korekty 
Freudowskiej psychoanalizy, proponując jej przejście od agorafobicznej intro-
spekcji do fascynacji przestrzenią zewnętrzną. Gdy w tym kontekście myślimy 
o rozpoznaniach Heideggera, zdajemy sobie sprawę, że o ludzkiej egzystencji 
powinniśmy raczej mówić jako byciu-z-obiektami albo nawet o byciu-w-obiek-
cie. Okazuje się, że nie tylko dzielimy nasze codzienne życie z obiektami, ale 
wręcz znajdujemy się w ich wnętrzu. Ontologia zwrócona ku przedmiotom
(Object-Oriented Ontology, OOO) nie uznaje istnienia  
uniwersalnej przestrzeni – przyzwyczailiśmy  
się wyobrażać ją sobie jako pusty, pozbawiony  
jakości pojemnik, w którym znajdują się rzeczy. 
OOO proponuje nam przyjęcie zupełnie innej  
perspektywy: to przedmioty wytwarzają prze-
strzeń poprzez własne istnienie, są przestronne, głębokie – nie natrafiamy  
na nie na swojej drodze, lecz raczej w nie wpadamy (są przepastne niczym 
królicza nora z Alicji w krainie czarów). Rzeczy zawsze znajdują się w innych 
rzeczach (niczym matrioszki), a nie w jakimś abstrakcyjnym, wyobrażonym  
kontenerze. Powietrze jest w moich płucach, które znajdują się we mnie,  
człowieku piszącym te słowa w mieszkaniu zlokalizowanym w dzielnicy  
jednego z miast leżących w Europie, wewnątrz globalnego ocieplenia  
(nazywanego przez Mortona hiperobiektem). 

Rozdzielenie: 
Przedmiot rzeczywisty (rys. po lewej)
Przedmiot zmysłowy (rys. po prawej)

1. Przedmiot zmysłowy
2. Wycofanie się realnego przedmiotu
3. Przełożenie na zmysłowe karykatury
4. Zmysłowe karykatury
5. Paliwo dla relacji przyczynowych
6. Relacja przyczynowe (estetyka)



92—93

grafii opisującej metafizyczne ukształtowanie rzeczy. Myślę jednak, że gdy  
filozofia próbuje w spekulatywny sposób opisać i zaprojektować przestronne 
wnętrza obiektów, najbardziej zbliża się w tym wizjonerskim, światotwórczym  
przedsięwzięciu do architektury. 

w przestrzeń interobiektywności17, czyli scenę oddziaływań pomiędzy 
samymi przedmiotami. Najczęściej po prostu nie zauważamy tych poza-
ludzkich działań, ignorujemy je. Nie bierzemy pod uwagę relacji grzejników 
i regulujących ich działanie termostatów, reagujących na zmiany temperatury 
powietrza, relacji robota sprzątającego z dywanem lub roztoczy z materacem 
w sypialni. Przedmioty oczywiście chronią nasze domy przed nieuprawnionym 
wtargnięciem, ale najczęściej zajęte są ważniejszym zadaniem, czyli bronie- 
niem dostępu do samych siebie. Terytorialne i narcystycznie zapatrzone 
w siebie, pogrążone w świecie swoich spraw, mają na celu przede wszystkim 
własne istnienie. Nie mamy do nich kluczy, kodów dostępu, które pozwoliłyby 
rozszyfrować tajemnice ich egzystencji, obiekty zamykają się przed nami na 
kłódkę, funkcjonując w swojej społecznej bańce. Tworzymy z nimi wspólnotę 
bliskich nieznajomych, żyjemy wspólnie pod jednym dachem, ale każdy z nas 
osobno. Nigdy nie wiem do końca, kto mnie chroni i w jaki sposób to robi, moje 
poczucie bezpieczeństwa zawdzięczam zaufaniu do dziwnych, obcych przed-
miotów, sprzętów i mechanizmów.

Większość naszych domowych instalacji (przewody wentylacyjne 
i elektryczne, rury kanalizacyjne) stanowi doskonały przykład wycofanego 
istnienia przedmiotów, działalności w podziemiu lub ukryciu (pod przykrywką). 
Ich dziwny status polega na tym, że choć znajdują się w samym centrum domu 
(zaszywają się w ścianach, czasem niemalże wrastają w nie), najczęściej funk-
cjonują zupełnie poza naszą kontrolą18. Precyzyjna lokalizacja kabli okazuje 
się niezwykle trudnym, często beznadziejnym przedsięwzięciem – lepiej po 
prostu ich nie ruszać. Żyjemy z nimi pod jednym dachem, lecz przyzwyczaili-
śmy się nawzajem ignorować, wolimy się mijać, nie wchodząc sobie w drogę. 
Zwłaszcza wtedy, gdy chcemy powiesić obraz i musimy wywiercić dziurę 
w ścianie. Morton twierdzi, że gdy przy-
glądamy się przedmiotom z zewnątrz,  
te wydają się nam zwyczajne i oczy- 
wiste, jednak najczęściej kryją zadzi-
wiająco skomplikowane i rozległe 
wnętrza19. Zarówno ścienne kontakty, 
otwory wentylacyjne, jak i miejsca  
kanalizacyjnych odpływów to portale  
do innej, obcej nam rzeczywistości,  
prowadzące do miejsc, o których nie 
mamy najmniejszego pojęcia. 

ZAKAZ WSTĘPU:  
PRYWATNE WNĘTRZA PRZEDMIOTÓW

Fenomenologia przyzwyczaiła nas do tego, by myśleć o przedmiotach jako 
całkowicie dostępnych i transparentnych, sądzić, że nie kryją przed nami żad-
nych tajemnic, oglądać je z każdej interesującej nas perspektywy – to również 
jeden z powodów, dla których nikt z nas nie chce być obiektem. Tymczasem 
Harman zwraca uwagę na zadziwiającą zdolność przedmiotów do wycofywa-
nia się w sferę prywatną, unikania ciekawskich spojrzeń i chronienia swoich 
wrażliwych wnętrz przed intruzami. Ta introwertyczna skłonność, ruch do 
wewnątrz jest podzielanym przez wszystkie istoty mechanizmem obronnym. 
Wynika z troski o zachowanie własnej integralności i jest strategią ściśle 
związaną z uzyskiwaniem bezpieczeństwa16. Być może to właśnie rzeczy 
(potrafiące często przeżyć człowieka) najlepiej opanowały strategię przetrwa-
nia polegającą na niedostępności i konsekwentnym blokowaniu dostępu do 
własnego wnętrza. A jeśli, jak twierdzi Harman, istnieją wyłącznie przedmioty 
i my również nimi jesteśmy, to wszyscy bez wyjątku dzielimy podobną cechę 
egzystencjalną, jaką jest nieustanna ochrona własnego wnętrza. Jedni z nas 
robią to lepiej, inni gorzej, ale na pewno najlepiej robić to wspólnie.

Zdecydowanie łatwiej chronić się w grupie niż indywidualnie, 
dlatego najczęściej decydujemy sprzymierzyć się, osiągnąć poczucie bez-
pieczeństwa z pomocą innych przedmiotów (ściany, drzwi, zasłony, rolety 
zewnętrzne, żywopłoty itp.), które skutecznie chronią nas przed wzrokiem 
innych i niebezpieczeństwem. W ten sposób dom, w którym mieliśmy przecież 
czuć się jak u siebie, być bezpieczni, pozostawieni sami sobie, zostaje wypeł-
niony tajemniczymi obiektami. Nasze wnętrze zmienia się nieoczekiwanie 

Obiekty są tajemnicze i zagadkowe 
niczym czarne dziury, góry lodowe 
lub drzwi starej szafy prowadzącej do 
Narni. Obserwujemy zazwyczaj jedynie 
ich zmysłowe wyglądy, zewnętrzną 
manifestację głębszej, skomplikowanej 
rzeczywistości, do której prowadzą,  
ale nigdy nie wiemy, czym są napraw-
dę. Gdy przyglądam się odpływowi 
w moim zlewie, dochodzę do wniosku, 
że przedmioty czasami okazują się 

WNĘTRZA – POD JEDNYM DACHEM 
Z PRZEDMIOTAMI

T: Andrzej Marzec IL: Maciej Siuda

15

20



A90 CZUCIE PRZESTRZENI

zbyt głębokie, i zaczynam mieć wątpliwości, czy mam ochotę 
wiedzieć o nich wszystko. Być może szacunek dla prywatności 
oraz prawo do tajemnic to podstawowe zasady udanego współ-

bycia, obowiązujące zwłaszcza w społeczeństwie 
przedmiotów. Wśród nich znajdą się między 

innymi: 1) ukryte w ścianach instalacje, labirynty 
rur, potwornie splątane sieci kabli (niczym macki 

przedwiecznego Cthulhu)21; 2) urządzenia pozosta- 
jące w stanie czuwania (standby), które nigdy nie śpią 

i łypią na świat jednym okiem czerwonej diody; 3) obiekty architektury 
odstraszającej i dyscyplinującej (kamery, oświetlenie z czujnikami 
ruchu); 4) towarzyszące nam bibeloty, współtworzące wnętrza, 
ale właściwie do niczego nam nieprzydatne (niczym 
pomocnicy z Zamku Franza Kafki); czy wreszcie 
5) obiekty niezwykle miłe w dotyku, do których możemy 
się po prostu przytulić i w ich ramionach na  
chwilę zapomnieć o niebezpieczeństwach. 

Są obiektami, od których oczekujemy przede wszystkim bezruchu i bezczyn-
ności, na co wskazuje łaciński źródłosłów słowa „statua” (sto – stać). Zupełnie 
inne oczekiwania wobec posągów pojawiają się w kulturze greckiej; słowo 
ἄγαλμαἄγαλμα wskazuje na ich sprawczość – przyciąganie swoim pięknem bogów 
oraz dawanie przyjemności23. Zanim jednak przejdziemy do niejednoznacz-
nych właściwości przedmiotów i ich performatywności, należy podkreślić, że 
samo pragnienie bezpieczeństwa okazuje się ambiwalentnym zjawiskiem. 
Z jednej strony pragniemy, aby obiekty działały i były aktywne (dawały nam 
poczucie bezpieczeństwa), z drugiej jednak o wiele bezpieczniej czujemy się 
wówczas, gdy mamy pewność, że nasze domowe rzeczy są martwe, nierucho-
me, zależne wyłącznie od ludzkich planów. 

Rzeczy nie są statyczne, wręcz przeciwnie – okazują się zmien-
ne, dynamiczne, a nawet ironiczne; w sferze zmysłowych wyglądów są perfor-
matywne, nie tyle istnieją, ile się wydarzają. Harman, interpretując strukturę 
narzędziowości Heideggera, wskazuje przede wszystkim na egzystencjalną 
ambiwalencję narzędzi, które najczęściej bawią się z nami w chowanego. 
Potrafią całkowicie zniknąć w naszych dłoniach, gdy się nimi posługujemy,  
lub wręcz przeciwnie, ujawniają frustrującą nas obecność, gdy nieoczekiwanie 
się psują24. Tych niejednoznaczności dotyczących codziennych obiektów 
znajdujących się we wnętrzach naszych mieszkań możemy odnaleźć o wiele 
więcej. Gdy wychodzimy z domu, najczęściej nie mamy pewności, czy 
zamknęliśmy drzwi na klucz, dlatego cofamy się, wracamy, naciskamy klamkę, 
by sprawdzić, czy na pewno są zamknięte, czy tylko na takie wyglądają. 
Wyjeżdżając na wakacje, pragniemy się upewnić, że domowe przedmioty nie 
zrobią czegoś same pod naszą nieobecność. Kiedy jesteśmy już w drodze na 
lotnisko, nasze myśli krążą wokół nieoczekiwanie pojawiających się pytań: czy 
wyłączyliśmy żelazko, odpowiednio zamknęliśmy okna, zakręciliśmy wodę, 
wynieśliśmy śmieci, podlaliśmy kwiaty? Coraz częstszym zjawiskiem jest 
nagrywanie filmików rejestrujących poszczególne czynności po to, by właści-
ciele mieszkań mogli do nich wrócić właśnie w takich momentach. Być może 
mają w pamięci enigmatyczne powiedzenie „każda broń raz do roku sama 
strzela”, dotykające problematycznego i trudnego do wyjaśnienia, tajemnicze-
go wymiaru sprawczości rzeczy. 

MAGIA BEZPIECZEŃSTWA
Przedmioty, które współtworzą nasze domowe wnętrza, pojawiają się i zni- 
kają – momentami są niezwykle ważne, wyjątkowe, wręcz niezbędne, a za 
chwilę okazują się zupełnie powszednie, codzienne, zbyt łatwe do przeocze-
nia. Z podobną dwuznacznością mamy do czynienia, gdy myślimy o dbających 
o nasze bezpieczeństwo obiektach, a ich skuteczność przypisujemy zarówno 
sferze techniki, jak i magii. Nowoczesność przyzwyczaiła nas do rozdzielania 
tych dwóch porządków, jednak współcześnie bez najmniejszego problemu 
mieszamy ze sobą te kategorie. Nasze mieszkania chronią zawansowane  
systemy nadzoru i monitoringu (cuda techniki), co nie przeszkadza nam  
w tym samym czasie odwoływać się do magicznych praktyk i przekonań 
(„szczęśliwy dom, gdzie pająki są”, pisanie kredą na drzwiach C + M + B,  
okadzanie nowych mieszkań białą szałwią). Łączenie ze sobą tych dwóch 
porządków pokazuje, że przedmioty związane z bezpieczeństwem naszych 

SEKRETNE ŻYCIE 
PRZEDMIOTÓW DOMOWYCH

Towarzyszące nam do tej pory dziwne, niesamowite przeczucie, że nie 
jesteśmy jedynymi mieszkańcami „naszych” domów, lub nieco absurdalne 
przekonanie, że żyjemy pod jednym dachem z obcymi, zyskuje całkiem realny 
wydźwięk, gdy pomyślimy o rzeczywistości obiektów, których nie traktowali-
śmy do tej pory poważnie. Zazwyczaj wyobrażamy sobie przedmioty jako  
bierne i nieruchome narzędzia oddane jedynie ludzkim sprawom; myślimy 
o nich wówczas podobnie jak o zastygłych w bezruchu, kamiennych figurach. 

22



94—95

Bezpieczeństwo to przede wszystkim kwestia zaufania i mniej 
lub bardziej usprawiedliwionej racjonalnie wiary, jaką pokładamy 

w przedmiotach. Dysponuję ograniczoną wiedzą o zamku 
w moich drzwiach, sam go przecież wybrałem na 

podstawie danych technicznych i wiem, że 
działa, bo codziennie przekręcam w nim 

klucz. Czy jednak znam go na 
tyle, by ufać, że ochroni mnie 

w każdych warunkach? Nigdy 
nie widziałem, w jaki sposób zacho-

wuje się w sytuacjach kryzysowych, więc 
pozostaje mi po prostu wierzyć w jego możli-

wości, daną mi gwarancję, obietnicę bezpieczeństwa. Przekonam się, na co go 
stać, dopiero wtedy, gdy ktoś włamie się do mojego domu, a zamek zostanie 
pokonany przez nieznanych sprawców – wtedy będę wiedział o nim wszystko, 

ale czy rzeczywiście chcę to sprawdzać? Bez-
pieczeństwo wiąże się z zaufaniem, jednak 
zdaję sobie sprawę, że niektóre z domowych 
przedmiotów mnie zawiodą. Zwłaszcza jeśli 
postawię im zbyt wygórowane wymagania 
wynikające z pragnienia absolutnego bezpie-
czeństwa. Czy w takim razie oczekuję od nich 

zbyt wiele, zbyt mocno w nie wierzę? Dopóki 
przedmioty mnie nie rozczarują, po prostu im 

ufam, wierzę w ich supermoce, doskonale wiedząc, że nie istnieją 
zamki niepokonane, których nie dałoby się otworzyć. 

Zamykanie drzwi, nawet tych najbardziej 
trwałych i wypróbowanych w boju, to zawsze pewien 
rodzaj umowy społecznej, gry konwenansów, a nawet stra-
tegii estetycznej (tabliczki z napisami: „wstęp wzbroniony”, 
„groźny pies” lub „obiekt monitorowany”). Poczucie bezpie-
czeństwa osiągamy poprzez współpracę z wieloma nieznanymi 

nam do końca obiektami, w których moce przychodzi 
wierzyć nie tylko nam, ale również intruzom chcącym dostać się 
do naszych wnętrz i zmącić spokój. Wytwarzanie bezpiecznego 
wnętrza – obojętnie, czy to dzieło psychologii czy architektury 
– jest zawsze gestem światotwórczym, związanym z nada-
niem konkretnego kształtu naszej rzeczywistości i jej zacza-

rowaniem. Poczucie bezpieczeństwa to kategoria 
bardzo podobna do atmosfery domowej, nie da się 
wyjaśnić, na czym dokładnie polega, ani podać uni-
wersalnego przepisu na jej osiągnięcie – potrafimy 
jedynie stwierdzić jej istnienie (jeśli ulegniemy jej 
urokowi) lub dotkliwy brak.

domów zawsze traktujemy wyjątkowo (bez względu na pochodzenie) i nada-
jemy im specjalne, niemalże magiczne właściwości (supermoce). Nie jesteśmy 
w stanie dokładnie wyjaśnić ich wyjątkowości, uważamy po prostu, że mają 
w sobie to coś, co sprawia, że czujemy się w ich obecności bezpiecznie.

Nicolas Nova, opisując nasze doświadczenie korzystania 
z nowoczesnych technologii, posługuje się kategoriami magii i cudowności, 
które w zadziwiający sposób przetrwały czasy oświeceniowej racjonalności. 
Dziś już nie myślimy o nimfach wodnych lub leśnych driadach, jednak środo-
wisko cyfrowe zamieszkuje cała rzesza magicznych stworzeń: internetowe 
trolle, wirusy, konie trojańskie, boty, bohaterowie gier komputerowych czy 
też sztuczne inteligencje (Siri, Alexa, Bixby)26. Podobnie możemy spojrzeć 
na środowiska domowe oraz współczesne „lary i penaty” dbające o nasze 
bezpieczeństwo: inteligentne systemy monitoringu wykorzystujące biometrię 
(rozpoznające twarze, odciski palców lub skanujące tęczówkę oka), drony nad-
zorujące posesje albo czworonożne roboty patrolujące. Wreszcie jednym z naj-
bardziej popularnych pozaludzkich mieszkańców naszych wnętrz jest robot 
sprzątający, któremu nie tylko nadajemy ludzkie imię, lecz także postrzegamy 
jako członka rodziny. Można nawet prześledzić ewolucję wyobraźni magicznej 
w myśleniu o bezpieczeństwie, która trwa wzmacniana przez rozwój tech-
nologii. Oko opatrzności umieszczane 
na frontach domów zmieniło się w oko 
kamery (CCTV), święte figury patronów 
budynków zostały zastąpione przez 
tabliczki z logami firm ochroniarskich. 

WNĘTRZA – POD JEDNYM DACHEM 
Z PRZEDMIOTAMI

T: Andrzej Marzec IL: Maciej Siuda

25



A90 CZUCIE PRZESTRZENI

1	 W tej wersji tekstu zaznaczono jedynie 
orientacyjnie miejsce rysunków i zamiesz-
czono odnoszące się do nich przypisy, 
pełna wersja eseju dostępna w języku 
angielskim w książce: Lares et penates:  
On Building a Sense of Security in Archi-
tecture, ed. A. Kędziorek, Warsaw:  
Zachęta – National Gallery of Art, 2025. 
Ze względu na opracowanie graficzne 
eseju kolejność przypisów w książce nie 
odpowiada ściśle numeracji w tej wersji 
[przyp. red.].

2	 Więcej na temat wpływu architektury 
na psychoanalizę i jej przestrzennego 
słownictwa zob. J. Rendell, The Architecture 
of Psychoanalysis. Spaces of Transition, 
London: Bloomsbury Publishing, 2024. 

3	 Zob. Z. Freud, Wykłady ze wstępu do 
psychoanalizy, przeł. R. Reszke, Warszawa: 
Wydawnictwo KR, 2009.

4	 Zob. Zboczona historia kina, reż. S. Fiennes, 
Holandia–Austria–Wielka Brytania, 2006.

5	 Zob. rozwiązania wizualne zastosowane 
w czołówce serialu Rozdzielenie (Severan-
ce), proj. O. Latta, Apple TV+, Stany Zjedno-
czone, 2022 (twórca serialu: D. Erickson). 

6	 Zob. Ch. Rice, The Emergence of the In- 
terior: Architecture, Modernity, Domesticity, 
London: Routledge, 2007, s. 39–40.

7	 Zob. G. Deleuze, F. Guattari, Anty-Edyp. 
Kapitalizm i schizofrenia, przeł. T. Ka-
szubski, Warszawa: Wydawnictwo Krytyki 
Politycznej, 2017.

8	 Zob. J. Lukacs, The Bourgeois Interior, 
„American Scholar” 1970, vol. 39, no. 4,  
s. 623.

9	 Zob. M. Heidegger, Bycie i czas, przeł.  
B. Baran, Warszawa: Wydawnictwo  
Naukowe PWN, 1994.

10	Gest przenicowywania przedmiotów,  
zob. R. Stańczak, Lot, 2018, rysunek,  
Zachęta – Narodowa Galeria Sztuki.

11	Zob. T. Morton, Stuff of Life, London–New 
York: Bloomsbury Academic, 2023, s. 1.

12	Zob. M. Wicha, Rzeczy, których nie wyrzuci-
łem, Kraków: Wydawnictwo Karakter, 2017.

13	Referencje diagramowe i skład tekstu-
-obrazu w książce zob. S. Buck-Morss, 
K. McCaughey, A. Michaels, Seeing <––> 
Making. Room for Thought, Los Angeles: 
Inventory Press, 2024.

14	Zob. G. Harman, Traktat o przedmiotach, 
przeł. M. Rychter, Warszawa: Wydawnictwo 
Naukowe PWN, 2013.

15	Referencje wizualne; zob. N. Drnaso,  
Sabrina, Warszawa: Kultura Gniewu, 2020.

16	Jane Bennett (witalistyczna materialistka) 
próbuje opisać konkretne mechanizmy 
przetrwania przedmiotów, posługując  
się kategorią conatus, odnalezioną  
w filozofii Spinozy. O ile posiadanie woli 
(voluntas) jest zjawiskiem psychicznym 
właściwym istotom żywym, o tyle dążenie 
do samozachowania (conatus) okazuje  
się uniwersalną zdolnością i dotyczy 
wszystkich obiektów bez wyjątku.  
Zob. J. Bennett, Vibrant Matter. A Politi- 
cal Ecology of Things, Durham–London:  
Duke University Press, 2010.

17	W przeciwieństwie do intersubiektywności, 
czyli rzeczywistości międzyludzkich relacji, 
w której najważniejsza jest językowa ko-
munikacja oraz rozumienie, które wspólnie 
wytwarzają ludzki świat.

18	Więcej na temat architektury, która tworzy 
tajemnicze i trudno dostępne światy 
wewnątrz domowych przestrzeni, zob.  
T. Wiscombe, Objects Models Worlds, 
Beijing: AADCU, 2021.

19	Jednym z ulubionych przykładów Mortona 
jest TARDIS [Time And Relative Dimen-
sion(s) In Space], budka telefoniczna z 
serialu Doctor Who, która, gdy się do  
niej wejdzie, okazuje się ogromnych roz- 
miarów statkiem kosmicznym. Zob.  
T. Morton, Hyperobjects. Philosophy and 
Ecology after the End of the World,  
Minneapolis–London: University of  
Minnesota Press, 2013.

20	Metody graficznego prezentowania wnętrz 
architektonicznych, zob. Atelier Bow-Wow, 
Graphic Anatomy, Tokyo: Toto Publishing, 
2007. 

21	Zob. G. Harman, Weird Realism. Lovecraft 
and Philosophy, Winchester–Washington, 
DC: Zero Books, 2012.

22	Sposób ukazania różnorodnej społeczności, 
zob. serial animowany Było sobie życie,  
A. Barillé, Francja: Canal +, 1986–1987.

23	Więcej na ten temat zob. What We Ask  
of a Statue Is That It Doesn’t Move,  
reż. D. Hérétakis, Grecja–Francja, 2024.

24	Zob. G. Harman, Tool-Being, Heidegger and 
the Metaphysics of Objects, Chicago: Open 
Court, 2002.

25	Rozkładanie obiektów na czynniki pierwsze 
(wchodzenie w ich wnętrze) na podstawie 
analizy budowy croissanta, zob. Enric 
Miralles 1983–2000, Madrid: El Croquis 
Editorial, 2005.

26	Zob. N. Nova, Persistance du merveilleux. 
Le petit peuple de nos machines, Paris: 
Premier Parallèle, 2024.

27	Zob. G. Harman, Architecture and Objects, 
Minneapolis–London: University of Minne-
sota Press, 2022.

28	Zob. F. Campagna, Technic and Magic.  
The Reconstruction of Reality, London: 
Bloomsbury Publishing, 2018.

COŚ WIĘCEJ…
Opisując wyjątkowość i niepowtarzalność konkret-
nych obiektów, Harman odwołuje się do francuskiego 
powiedzenia je ne sais quoi27; próbuje przekonać 
nas za jego pomocą, że każdy obiekt jest zdecydo-
wanie czymś więcej niż nasza wiedza o nim związana z ludzkim sposobem 
postrzegania. Podobną perspektywę przyjmuje Federico Campagna, który 
twierdzi, że o ile instrumentalizujący język techniki jest w stanie sprawnie 
manipulować i zarządzać obiektami, o tyle zupełnie nie potrafi uchwycić, 
czym właściwie one są (chmurami atomów?). To właśnie niewyrażalność, 
niepojęty (ineffable)28, niezwykły, wręcz magiczny sposób istnienia przed-
miotów powoduje, że są one odporne, wycofane i bezpieczne. Dopiero wów-
czas możemy pomyśleć o ich prywatnym wnętrzu, do którego nie potrafimy 
dotrzeć, wejść i poznawczo go spenetrować. Być może Harmanowskie „coś 
więcej” najlepiej pokazuje, na czym właściwie polega poczucie bezpieczeń-
stwa – nie potrafimy dokładnie powiedzieć, czym ono jest, ale doskonale 
wiemy, kiedy jesteśmy bezpieczni. Stąd bierze się również potrzeba zupełnie 
nowego, spekulatywnego języka (innego niż techniczny, instrumentalny 
opis), który byłby w stanie opowiedzieć o rzeczywistości dziwnych, niesa-
mowitych i tajemniczych obiektów, niosących ze sobą jednocześnie obcość 
i poczucie bezpieczeństwa.

 Tekst pochodzi z katalogu wystawy Lares et penates. On building 
a Sense of Security in Architecture [Lary i penaty. O budowaniu 
poczucia bezpieczeństwa w architekturze], ed. Aleksandra 
Kędziorek, Zachęta – National Gallery of Art: Warszawa 2025. 
Dziękujemy Autorom i Zachęcie za zgodę na publikację.  
Ekspozycja Lary i penaty... jest prezentowana w Pawilonie Polskim 
na Biennale Architektury w Wenecji do 23 listopada 2025. Wywiad  
z twórczyniami i twórcami wystawy opublikowaliśmy w tym 
numerze na stronie 18.


